
 
 

1 

Vorverö'entlichung für kilometer10.de (20. Jan 2026) 

 

 

Konfessionssensibel unterrichten – auch, aber nicht 
nur in RUmeK und KoRUk 
KoRUk und RUmeK sind Organisationsformen konfessionellen Religionsunterrichts an 
Grund- und Mittelschulen in Bayern. Wie in diesen Organisationsformen konfessionell-
kooperativ unterrichtet werden kann, öCnet die Frage nach einer spezifischen Didaktik: 
Wie geht es, „konfessionssensibel“ zu unterrichten?  
 

Inhalt 
 
RUmeK und KoRUk – Was ist das? .......................................................................................... 2 
Von der Kraft des konfessions-kooperativen Religionsunterrichts ............................................. 3 

Keine di@erenzhermeneutische Verengung: Nicht den Unterschied fixieren ...................... 3 
Religiöse Bildung und Mündigkeit als Zielperspektive ....................................................... 4 
Wert-volle Fragen und die religiöse Dimension von Erfahrungen/Erlebnissen .................... 5 
Konfessionelle Traditionen als Angebot ........................................................................... 5 

Konfessionssensible Didaktik: Lindner/Lorenzen/Schambeck/Witten ...................................... 7 
Die Lehrperson in ihrer Positionalität und Konfessionalität ................................................... 8 
Lehrplan, Kompetenzerwartungen und Inhalte: Themenkonstruktion ................................... 9 
Lerngegenstandsklärung .................................................................................................. 10 

Aber: wie geht das denn nun eigentlich praktisch? ................................................................. 11 
 
 
Dieser Beitrag zeigt, wie konfessionssensibler Religionsunterricht geplant und gestaltet 
werden kann – und weshalb diese Perspektive nicht nur für konfessionell-kooperative 
Organisationsformen, sondern für konfessionellen Religionsunterricht an sich fruchtbar 
ist. Er versteht sich bewusst als programmatisch und lädt ein zum Diskurs und zur 
Ergänzung.  
 



 
 

2 

Er schließt an die Didaktische Leitlinien für einen konfessionssensiblen 
Religionsunterricht (https://cms-cdn.lmu.de/media/01-kaththeol/mthz-
1_2025_konfessionell-kooperativer-ru-2.pdf) an, die die Professor: innen Dr. Konstantin 
Lindern, Dr. Stefanie Lorenzen (beide Otto-Friedrich-Universität Bamberg), Dr. Mirjam 
Schambeck sf und Dr. Ulrike Witten (beide Ludwig-Maximilians-Universität München) 
entwickelt haben und entfaltet den Planungs- und Reflexionsraum, den diese Leitlinien 
aufspannen mit ersten Konkretionen.  

RUmeK und KoRUk – Was ist das? 
 
RUmeK (Religionsunterricht mit erweiterter Kooperation) und KoRUk (Konfessioneller 
Religionsunterricht kooperativ) sind zwei Organisationsformen des konfessionell-
kooperativen Religionsunterrichts an bayerischen Mittel- und Grundschulen. Sie sind 
getragen von einer ökumenischen Grundorientierung und können dann eingerichtet 
werden, wenn regulärer Religionsunterricht in konfessionsgetrennten Gruppen aus 
organisatorischen Gründen an einer Schule nicht eingerichtet werden kann.  
 
Dieser Organisationsform müssen beide Kirchen – RUmeK und KoRUk sind eingeführt 
für Evangelische Religionslehre und für Katholische Religionslehre – zustimmen, also 
die Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern sowie die bayerischen (Erz-)Bistümer. Der 
Antrag wird von der zuständigen Schulleitung an die kirchlichen Schulaufsichten 
gestellt.  
 
In der Regel besuchen nicht nur getaufte evangelisch-lutherische und römisch-
katholische Schülerinnen und Schüler den Religionsunterricht: Neben Angehörigen 
weiterer Kirchen der Reformation nehmen auch orthodoxe, nicht-getaufte und 
bekenntnislose, sowie mitunter muslimische oder jüdische Schülerinnen und Schüler 
auf Antrag am Religionsunterricht teil. Viele der Heranwachsenden können ihre eigene 
religiöse bzw. konfessionelle Zugehörigkeit kaum benennen, verfügen nur zum Teil über 
konfessionsbezogenes Wissen oder Erfahrungen mit religiösen Ausdrucksformen. 
Zugleich sind auch „Hochreligiöse“ selbstverständlicher Teil der Lerngruppen des 
Religionsunterrichts.  Diese kurze Skizzierung zeigt die Ausgangslage des 
Religionsunterrichts an ö\entlichen Schulen, der durch religiöse Vielfalt und 
weltanschauliche Pluralität geprägt ist.  
 
Religionsunterricht baut häufig erst die Grundlagen des Verständnisses von 
(christlicher) Religion auf. Er führt behutsam Begri\e in ihrer religiösen Bedeutsamkeit 
ein und erschließt sie in ihrer not-wendigen und lebens-mehrenden Bedeutung („Was ist 
der Himmel?“ „Was meint das Licht, das das Dunkel erhellt“, „Was ist Liebe?“, …) - 
letztlich immer rückgebunden an die Annäherung zur Chi\re „Gott“. Eine solche 
„Sprachschule“ begleitet die unterrichtlichen Arrangements, die Religion in ihren 
Wissens- und Erfahrungsbeständen aus einer erlebnisorientierten „Innenperspektive“ 
wahrnehmbar macht und damit den Subjekten religiöser Bildung, also den Schülerinnen 
und Schülern, ermöglicht das zu reflektieren und sich schließlich verantwortlich in 
Bezug auf Religion und Glaubensausdruck zu positionieren.    
 

https://cms-cdn.lmu.de/media/01-kaththeol/mthz-1_2025_konfessionell-kooperativer-ru-2.pdf
https://cms-cdn.lmu.de/media/01-kaththeol/mthz-1_2025_konfessionell-kooperativer-ru-2.pdf


 
 

3 

Religionsunterricht bringt die Vielgestaltigkeit von „Religion“ zur Geltung: erlebbares 
Christentum über konfessionelle Innenperspektiven, gelehrte Religion über 
Außenperspektiven auf die Pluralität religiöser Weltdeutungen: Vielfalt kann so als 
Bereicherung und Chance erlebt werden, die gerade in den „Eigenheiten“ besonders 
augenfällig und anregend wird. Unterschiede werden anerkannt und Gemeinsamkeiten 
verstanden. Theologische Konzepte und Ausdrucksgestalten der 
Religionsgemeinschaften werden als Antwortversuche erfahrbar, die auf die 
existentiellen Fragen und die Kontingenzerfahrungen von Menschen reagieren. Die 
Lebenswelt, ihre Herausforderungen und die Resonanz im Lernenden sind dabei das 
entscheidende Auswahl- und Planungskriterium.  
 
Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht nimmt diese Situation in den Blick und 
hilft, sie didaktisch sinnvoll zu nutzen und auf diese Weise verantwortete religiöse 
Bildungsprozesse zu initiieren.  
 
Verpflichtend ist der Lehrplan der Konfession der Lehrkraft (die im Fall von RUmeK die 
gleiche Konfession wie die Mehrheit der Lerngruppe hat); wesentliche – konfessionell 
„besondere“ – Inhalte und Kompetenzen des anderen Lehrplans werden in die 
Sequenzplanung und die Themenkonstruktion einbezogen. Dabei gilt das Prinzip: 
vergleichen und verbinden, nicht Unterschiede konstruieren und Trennung zementieren.  
 
Für alle Formen der Leistungserhebung, auch für die Besondere Leistungsfeststellung in 
der 9ten Klasse der Mittelschule und die Zeugnisnote gilt: Die jeweilige Prüfung wird von 
der unterrichtenden Lehrkraft auf Basis des für den Unterricht gültigen Lehrplans 
gestellt und bewertet.  
 

Von der Kraft des konfessionell-kooperativen 
Religionsunterrichts 
Keine di'erenzhermeneutische Verengung: Nicht den Unterschied fixieren 
 
Man kann leicht konfessionsbezogene Unterschiede in der Ausstattung von 
Kirchengebäuden feststellen und erklären, unterschiedliche Feiertage der 
evangelischen und katholischen Kirchen erkunden und fragen, weshalb welches 
Brauchtum damit verbunden ist. Man kann auch den Unterschied von evangelischem 
Abendmahls- und katholischem Eucharistieverständnis erklären, die Rolle des Papstes 
reflektieren und kirchengeschichtlich erklären, und ganz tre\lich kann man die Rolle von 
Maria in der katholischen Kirche und die Bedeutung von Martin Luther für die 
evangelische Kirche besprechen.  
 
Das bietet sich an. Und verstellt zugleich den Blick auf die eigentliche Kraft 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts.  
 
Eine Fokussierung auf konfessionelle Unterschiede verstärkt die Wahrnehmung der 
Verschiedenheit und überbetont das Heterogenitätsmerkmal Konfession – bei Kindern 



 
 

4 

und Jugendlichen allerdings, die in ihrer Lebenswelt außerhalb des Religionsunterrichts 
häufig nur wenig Erfahrung mit konfessionellen Ausprägungen des Christentums 
machen. Konfession ist ein Heterogenitätsmerkmal neben anderen und nur in den 
wenigsten Fällen einflussreicher als die sozioökonomische Lebenslage, der kulturelle 
Hintergrund der Herkunftsfamilie, das Geschlecht oder eventuelle psychische oder 
physische Beeinträchtigungen. ‘‘ 
 
Was ist denn nun die Kraft des Religionsunterrichts und was die besonderen Chancen 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts?  
 

Religiöse Bildung und Mündigkeit als Zielperspektive 
 
Religionsunterricht, der sich als ein Angebot religiöser Bildung versteht, hat die Aufgabe, 
Kindern und Jugendlichen einen „religiösen“ Weltzugang zu erschließen. Er motiviert - 
und befähigt - sie, die Phänomene der Welt auf das hin zu befragen, was mehr ist, als 
das, „was man messen, wiegen und zählen“ kann.  
 
Christlich-theologisch gesprochen geht es dabei um die Annahme der Gegenwart 
Gottes, um das Christusereignis in der Welt.  Damit ist die gemeinsame christliche 
Überzeugung verbunden, dass sich Gott in Christus o\enbart und die Spuren Gottes in 
der Welt zu finden sind; dass Menschen in die Nachfolge Jesu gerufen sind, also einen 
Auftrag haben. Als Einzelne, aber v.a. als die, die miteinander auf dem Weg sind. Und: 
dass sie sich zu „Gemeinden“ zusammenfinden, in denen Menschen einander Mut 
machen und sich gegenseitig unterstützen. Das ist Kirche, deren Sozialgestalt(en) einen 
reichen Schatz an Artefakten, Traditionen und weiteren notwendenden und 
lebensförderlichen Angeboten zu bieten haben. Diese Angebote sind immer, so legt es 
die Logik der christlichen Ekklesiologie vor, konfessionell. Sie sind an Bekenntnis, und 
damit an Glaubensvollzüge, und an institutionelles Gewordensein gebunden, daher 
immer in ihren Kontexten zu verstehen.  
 
Diese Angebote bringt Religionsunterricht an ö\entlichen Schulen gem. Art. 7 Abs. 3 GG 
ins Spiel. Er hat dabei nicht die Aufgabe, und auch nicht das Recht, Bekenntnis und 
Glaubensvollzug einzufordern. Zugleich haben die Inhalte und angezielten Kompetenzen 
des Religionsunterrichts eine andere Qualität als bloße Information über kirchliche 
Traditionen, über Glaubensvollzüge oder über biblische Texte. Religionsunterricht 
initiiert religiöse Bildungsprozesse. In der Person der Lehrkraft setzt er das Angebot, 
Antworten, die sich in biblischen Texten, kirchlichen und theologischen Denkfiguren, in 
religiösen Ritualen und Gemeinschaften, im Leben von Menschen in der Nachfolge Jesu 
als wertvoll erweisen, wahrzunehmen, zu erkunden und zu prüfen. Die Subjekte 
religiöser Bildung, die Kinder und Jugendlichen, können darin Anregung und 
Orientierung finden.  
 
Damit das gelingen kann, führt der Religionsunterricht Kinder und Jugendliche zu den 
„großen Fragen“ und zu den Ausdrucksweisen existentieller Herausforderungen in ihren 
jeweils konkreten Lebenswirklichkeiten.  
 



 
 

5 

Wert-volle Fragen und die religiöse Dimension von Erfahrungen 
 
Kinder und Jugendliche erleben Situationen, in denen das Potential religiöser Erfahrung 
verborgen ist und in denen religiöse Traditionsbestände bedeutsam werden können. 
Nicht immer haben sie Raum und Fähigkeit, zu reflektieren, was sie erleben. Der 
Religionsunterricht kann einen solchen Raum bieten, in dem er einerseits 
vertrauensvolle und aufmerksame Begleitung durch die Lehrperson, aber auch durch 
die Peers ermöglicht. Auch Formate der Schulpastoral und Schulseelsorge, aber auch 
der schulischen Lebensraumgestaltung unterstützen das Einüben in die Reflexion 
persönlicher Erlebnisse.  Zugleich spielt Religionsunterricht auch Wissensbestände ein, 
die helfen, über diese Erlebnisse und Erfahrungen sprachfähig zu werden: Einerseits 
lernen Schülerinnen und Schüler eine bestimmte Form der Kommunikation, üben sich 
ein in der Wahrnehmung innerer Zustände und innerer Überzeugungen und finden so 
eine Sprache für „religiöse“ Erfahrungen, die authentisch und anschlussfähig ist an ihre 
Lebenswelt auch außerhalb des Religionsunterrichts.   
Und zugleich lernen sie Begri\e und Chi\ren kennen, die sie mit Welten der religiösen 
Erfahrung vertraut machen: Durch die Benennbarkeit solcher Erfahrungen - und das 
Wahrnehmen solcher Erfahrungen im Leben anderer Menschen - können Kinder und 
Jugendliche diese Qualitäten menschlicher Erfahrung leichter entdecken. 
 
Kinder und Jugendliche machen in ihrem Leben Erfahrungen mit Religion – und sie 
machen religiöse Erfahrungen, die allerdings nicht zwingend mit einer bestimmten 
„Religion“ identifiziert oder „mit Kirche“ in Verbindung gebracht werden. Nicht nur die 
Begegnung mit religiösen Artefakten in der (Pop)Kultur, auch die Beziehung zu Menschen 
und die Bewältigung von Kontingenzerfahrungen hat diese Tiefendimension. Die biblisch 
tradierten Erfahrungen von Menschen mit dem Ewigen und die Begegnung mit den 
Biografien und Handlungsweisen von Menschen, in deren Leben „die Sache mit Gott“ 
eine besondere Rolle spielt, haben das Potential mit den eigenen existenziellen Fragen 
und Erfahrungen anzuknüpfen und sich selbst und das andere besser zu verstehen.  
Wenn Inhalte und Kompetenzerwartungen des Lehrplans konsequent mit der 
Lebenswelt von Kindern und Jugendlichen verbunden werden, gibt Religionsunterricht 
Kindern und Jugendlichen die Möglichkeit, Sinn-, Lebens- und Zukunftsfragen 
wahrzunehmen, sie deutend zu reflektieren, zu kommunizieren und für sich – zumindest 
vorläufige – Antworten zu finden.  
 

Konfessionelle Traditionen als Angebot 
 
Von diesem Ausgangspunkt aus bietet der Religionsunterricht die Möglichkeit, die 
Angebote der konfessionellen Traditionen zu entdecken, und ist ein Raum, in dem Kinder 
und Jugendliche sich zu diesen Angeboten in ein Verhältnis setzen. Das Ziel des Lernens 
im schulischen Religionsunterricht an der ö\entlichen Schule ist weder „Glauben 
können“, denn das ist – theologisch gesprochen – Gnade, noch Sozialisation in eine 
Bekenntnisgemeinschaft; letztgenanntes ist die Aufgabe der Gemeindepädagogik bzw. 
Katechese. Die Zielperspektive ist der Aufbau der Kompetenz, die Phänomene der Welt, 
des Zusammenlebens und des eigenen Lebens wahrzunehmen und aus verschiedenen, 
insbesondere auch religiösen, Perspektiven deuten zu können und zu wollen.  



 
 

6 

 
Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht nimmt – über Konfessionsgrenzen und -
bestimmungen hinaus – diese grundsätzliche Aufgabe bildungswirksamen 
Religionsunterrichts auf. In der Perspektive einer konfessionssensiblen Didaktik kann 
konfessionell-kooperativer Religionsunterricht seine Aufgabe in heterogenen 
Lerngruppen besonders gut verwirklichen: Lehren und lernen ist ‚sensibel‘ für die 
vielfältigen Erfahrungen der Schülerinnen und Schüler; und es ist ‚konfessionell‘, wenn 
die Innenperspektive konfessioneller Deutung mit Außenperspektiven, die z.B. über 
Schülerinnen und Schüler eingebracht werden, die einer anderen Konfession, Religion 
oder keiner Religion angehören, in eine produktive Dynamik gebracht werden.  
 
Im rechtlichen Verständnis und im kirchlichen Selbstverständnis ist Religionsunterricht 
bekenntnisgebunden: Das Christentum in seinen konfessionellen Sozialgestalten ist 
Dialogpartner für die ‚frag-würdigen Erfahrungen‘ der Menschen. Die damit verbundenen 
theologischen Grundlagen sind – als Wissensbestände – in den Unterricht einzubringen 
und in ihrer Relevanz für die (religiösen) Lern- und Bildungsprozesse der Schülerinnen 
und Schüler zu entfalten. Die Garanten für diese Positionalität sind die Lehrkräfte, die 
durch ihre kirchliche Beauftragung (evangelischerseits: Vocatio, katholischerseits: 
Missio canonica) an die Bekenntnisgemeinschaft gebunden sind. Gleichwohl ist zu 
berücksichtigen, dass die konfessionelle Lehrkraft bei konfessionsdi\erenten Themen 
nur aus ihrer Konfession heraus bekenntnisgebunden unterrichtet; die Darstellung der 
nicht-eigenen Konfessionen stellt eine - religionskundliche - Außenperspektive zur 
Verfügung.   
 
In all dem besitzt die Vielfalt innerhalb der Konfessionen ebenso religionsdidaktisches 
Potenzial: Die Kirchen der Reformation und die (katholischen) Bistümer innerhalb der 
einen Weltkirche sind in sich keine einheitlichen Sozialgebilde, im historischen 
Längsschnitt wird die Vitalität noch deutlicher: „katholisch sein“, „evangelisch sein“ 
sind keine fest definierbaren Kategorien. Die Kirchen der Orthodoxie sind ein weiterer 
Fokus in der Vielfalt des Christentums. Durch Globalisierungse\ekte, 
Migrationsbewegungen und Säkularisierungstendenzen geraten Kinder und Jugendliche 
immer mehr und immer früher in Kontakt mit der Pluralität religiöser (und nicht-
religiöser) Lebensentwürfe und auch mit der Vielfalt christlicher Denominationen. 
Manchmal sind diese Beziehungsdynamiken durch Nachbarschaften und 
Veränderungen der kirchlichen Sozialstrukturen sogar stärker und tragfähiger als die 
Beziehung zu der Konfession, in die sie hinein getauft sind.  
 
Konfessionssensible Didaktik nimmt diese Bedingungen ernst und entwickelt 
Lernangebote, die es Kindern und Jugendlichen ermöglichen, ihre eigenen Erlebnisse zu 
Erfahrungen werden zu lassen und in den Angeboten der religiösen bzw. konfessionellen 
Traditionen lebensbedeutsame Erfahrungen aufzuspüren. In dem Zwischenraum 
zwischen Beidem hat der Religionsunterricht seinen Ort und findet darin seine 
„bildende Kraft“.  
 
 
 
 



 
 

7 

Weltanschauliche Pluralität wird nicht durch konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht erzeugt. Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht verwischt 
das konfessionelle Profil nicht, sondern ganz im Gegenteil: Konfessionssensible 
Didaktik in einem bildungswirksamen Religionsunterricht stärkt das Bewusstsein für die 
identitätsstiftende Kraft des Konfessionellen – gerade, weil sie in der Lage ist, eine 
gegebene Heterogenität pluralitätsfähig aufzunehmen. Das bedeutet zugleich, 
Konfession nicht isoliert, sondern im Kontext anderer Di\erenzlinien zu denken.  

Konfessionssensible Didaktik (vgl. 
Lindner/Lorenzen/Schambeck/Witten 2025) 
 
Didaktische Leitlinien für einen konfessionssensiblen Religionsunterricht  
nach Linder/Lorenzen/Schambeck/Witten 
(https://www.evtheol.lmu.de/de/aktuelles/newsuebersicht/news/neuerscheinung-mthz-konfessionell-
kooperativer-religionsunterricht.html ) 
 
Diese Leitlinien können Lehrpersonen unterstützen, konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht konfessionssensibel zu planen und zu reflektieren. Sie orientieren 
einen Weg, der es möglich macht, vom Lehrplan mit seinen Kompetenzerwartungen und 
Inhalten zur Erfahrungswelt der Schülerinnen und Schüler und von der 
Lebenswirklichkeit der Schülerinnen und Schüler zu qualitätsvollem, konfessionell-
kooperativem Religionsunterricht zu kommen. Zudem helfen sie, ohne 
di\erenzhermeneutische Verengung, also ohne eine einseitige Fixierung auf 
konfessionelle Unterschiede, das Konfessionelle im konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht zu sichern. Konfessionssensibilität meint dabei gem. 
Lindner/Lorenzen/Schambeck/Witten 2025, 48 „gerade nicht den permanenten 
konfessionellen Vergleich, sondern:  
 

• aufmerksam dafür zu sein, dass die Schüler:innen der Lerngruppe 
unterschiedlichen Konfessionen angehören und eventuell gar keine oder 
hochreligiöse Erfahrungen mit ihrer Konfession besitzen;  

• in ökumenischer Perspektive vom Gemeinsamen her zu unterrichten und nur an 
theologisch begründeten Stellen auf konfessionelle Spezifika zu rekurrieren 
sowie die konfessionelle Diversität als ‚Reichtum des Christlichen‘ zu 
präsentieren;  

• die nicht-eigene Konfession idealerweise so darzustellen, dass Angehörige dieser 
Konfession sich mit dieser Darstellung identifizieren können;  

• stereotypisierende Präsentationen zu vermeiden und von einer persönlichen 
Bewertung der anderen Konfession – sowohl auf verbaler als auch auf 
körpersprachlicher Ebene – Abstand zu nehmen. Das bedeutet freilich nicht, 
Positionierungen auszuweichen; im Gegenteil: Diese gilt es zu ermöglichen, aber 
auf der Basis wertschätzend artikulierter Anfragen und Argumentationen;  

• konfessionsbezogene Lehr-Lernprozesse auf Basis medialer Repräsentation zu 
initiieren, die der Lebens- und Alltagswelt der Schüler:innen nahe sind sowie 
kollektivierende bzw. vereinnahmende konfessionsbezogene ‚Wir-die-
Gegenüberstellungen‘ bzw. Othering-Prozesse zu vermeiden.“ 

 

https://www.evtheol.lmu.de/de/aktuelles/newsuebersicht/news/neuerscheinung-mthz-konfessionell-kooperativer-religionsunterricht.html
https://www.evtheol.lmu.de/de/aktuelles/newsuebersicht/news/neuerscheinung-mthz-konfessionell-kooperativer-religionsunterricht.html


 
 

8 

 

 
 

Die Lehrperson in ihrer Positionalität und Konfessionalität 
 
Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht in der didaktischen Perspektive der 
Konfessionssensibilität erwartet keine (konfessionelle) Neutralität von der 
unterrichtenden Lehrkraft, die persönliche Positionierung der Lehrperson ist erwünscht. 
Als authentische und anfragbare Persönlichkeit kann sie gar nicht anders unterrichten 
als konfessionell, ist sie doch in ihrer Biografie konfessionell geprägt. Jeder 
Religionslehrerin hat eine ganz persönliche Geschichte mit dieser Sozialgestalt der 
Kirche Jesu Christi, die über den Mitvollzug von Ritualen hinaus auch spezifische Denk- 
und Verhaltensweisen, einen bestimmten Habitus prägt, der an ganz verschiedenen 
Orten, durch ganz verschiedene Personen und Situationen in der Person ausgebildet 
wurde. 
 
Die Reflexion der eigenen konfessionellen Verortung ist für Religionslehrkräfte relevant, 
da sie – mindestens implizit – deren Unterrichten prägt. Sie ist gewissermaßen die 

 
Die Leitlinien einer konfessionssensiblen Didaktik bieten der Lehrkraft die Möglichkeit zur 
Selbstreflexion und eine Meta-Perspektive für die Planung, Durchführung und Evaluation eines 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts. Bei der Erarbeitung neuer 
Unterrichtsarrangements, aber auch im Nachgang zu gehaltenem Unterricht können sie 
Orientierung bieten, um konfessionell-kooperativen Religionsunterricht lebenswelt- und damit 
subjektorientiert sowie theologisch fundiert zu realisieren und weiterzuentwickeln: 
 

1. Konfessionelle Selbstverortung der Lehrkraft im Blick auf das Unterrichtsthema und 
seiner unterrichtsrelevanten konfessionsspezifischen Aspekte 

Wie ist mir in meiner Biografie das Thema als wichtig begegnet: Welche Frage hat es mir, als Person 
oder auch als Religionspädagog/-in, gestellt – und vielleicht beantwortet? Was daran hat eine 
spezifisch konfessionelle Dimension? 
Was davon erscheint mir für den Unterricht, für das Lernen der Schülerinnen und Schüler 
bedeutsam?  
 

2. Konfessionssensible Schüler/-innen-Orientierung 
Welche Aspekte des Themas sind für meinen Unterricht wichtig: An welchen Lebens-Erfahrungen 
und Fragen der Schülerinnen und Schüler knüpft das Thema an? Wie (an welchen Phänomenen 
ihrer Lebenswelt) können Schülerinnen und Schüler die Vielfalt der konfessionell geprägten Aspekte 
wahrnehmen und verstehen?  
 

3. Konfessionssensible Lerngegenstandsklärung 
Was ist der gemeinsam-christliche theologische Gehalt des Themas: Was erzählt das Thema über 
Gott und Christus, was über den Menschen? Welche existenziellen Erfahrungen von Menschen 
kommen bei diesem Thema in den Blick? Welche Antworten bietet das Thema an? 
 

4. Konfessionssensible Unterrichtsstrategien 
Mit welchen Methoden hebe ich die Fragen und Erfahrungen der Schülerinnen und Schüler mit 
welchen Medien erarbeite ich im Unterricht die konfessionellen Antwort-Angebote? Wie kann ich 
Othering und Verallgemeinerung vermeiden? Welche konfessionellen Stereotype finden sich in 
Unterrichtsentwürfen, Texten, (Bewegt-)Bildern, welche alternativen Medien und Methoden bieten 
sich im Sinne einer Konfessionssensibilität an?  
 
 



 
 

9 

Voraussetzung für die gebotene o\ene und authentische Haltung und das reflektierte 
und ehrliche Sprechen, das Stereotype („Die Evangelischen“, „Die Katholischen“) 
vermeidet und Othering unterlässt.  
 
Zweifelsohne existiert eine Spannung zwischen der Überzeugtheit der Lehrperson, die 
sich auch in der redlichen Auskunft über den „Glauben, der in ihr ist“ ausdrücken darf, 
und dem Grundsatz, dass sich kein Schüler gezwungen fühlen darf zur Übernahme einer 
religiösen Deutung, und dazu, dass die innere Zustimmung zu Glaubensaussagen nicht 
als Verpflichtung oder gar als Grundlage der Leistungserhebung erwartet werden darf. 
Das gilt nicht nur für den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, tritt hier 
allerdings deutlicher in den Fokus der Aufmerksamkeit als in der Regelform von 
Religionsunterricht: Im Unterricht verwendete Formulierungen wie „Wir (alle) glauben“, 
„wir (alle) feiern“, „wir (alle) bekennen“ tre\en meist nicht die Realität der Lerngruppe 
und sind damit tendenziell vereinnahmende Generalisierungen.  
 
Die Bewusstheit für die Relevanz – oder auch für die Irrelevanz – bestimmter 
theologischer Konzepte und Ausdrucksformen des Glaubens für das persönliche Leben 
der Lehrkraft ist notwendige Reflexionsleistung für eine professionelle, begründete und 
grenzwahrende Positionalität, die nicht überwältigt, aber auch nicht so tut, als wäre 
„alles das gleiche“. Kontroverse Sachverhalte sollen selbstverständlich kontrovers 
dargestellt und in ihrer Verschiedenheit erkundet werden, die persönlichen Gedanken 
und Einstellungen der Lehrperson haben, im Rahmen der gebotenen Balance von Nähe 
und Distanz, ihren Platz wie ihre eigenen wert-vollen Fragen und Erfahrungen - im 
konfessionell-kooperativen, aber auch im konfessionellen Religionsunterricht, der sich 
durch das Nachdenken über konfessionelle Heterogenität und Sensibilität produktiv 
entwickeln kann. 
 
 

Lehrplan, Kompetenzerwartungen und Inhalte: 
Themenkonstruktion 
 
Ausgangspunkt der Sequenzplanung für RUmeK und KoRUk ist der gültige Lehrplan 
derjenigen Religionsgemeinschaft, der die unterrichtende Lehrkraft angehört.  
In den Gegenstands- und Lernbereichen des LehrplanPLUS werden Themen und 
Kompetenzerwartungen definiert, die es gilt, fachwissenschaftlich 
(„Lerngegenstandsklärung“) und religionsdidaktisch zu erschließen.  Eine ökumenische 
Perspektive ist dabei zielführend.  
 
Für die Grundschule liegt mit dem „KoRUk-Kompass“ 
(https://indd.adobe.com/view/9aece57f-58a3-44b2-9e6c-9aedd0c9340e ) eine 
wertvolle Planungshilfe vor: Die Kompetenzerwartungen der beiden Lehrpläne für 
Evangelische Religionslehre und für Katholische Religionslehre werden innerhalb der 
Lernbereiche gemeinsam betrachtet, so dass theologische Gemeinsamkeiten und 
Kooperationspotentiale auf einen Blick sichtbar werden. Die Navigation durch die 
verpflichtenden Lehrpläne ist damit leicht möglich und unterstützt die Lehrkraft, das 
„Thema“ der Sequenz konfessionssensibel zu formulieren.  

https://indd.adobe.com/view/9aece57f-58a3-44b2-9e6c-9aedd0c9340e


 
 

10 

Konfessionssensibilität nimmt ihren Ausgangspunkt beim Gemeinsamen, die 
Thematisierung der Unterschiede und der konfessionellen Besonderheiten ordnet sich 
dem nach.  
 

Lerngegenstandsklärung 
 
Die Bestimmung des (theologischen) Gehalts der Wissensbestände 
(„Lerngegenstandsklärung“) geht in konfessionssensibler Perspektive vom 
Gemeinsamen (der Konfessionen/Sozialgestalten von Kirche) aus: zum Christusereignis 
treten die großen Narrative der jüdisch-christlichen Tradition (Schöpfung, Erzeltern, 
Exodus, Propheten) und die christliche Anthropologie (Gottesebenbildlichkeit, Freiheit 
und Verantwortung, Fähigkeit zu Schuld und Umkehr/Rechtfertigung, Leiblichkeit und 
Begrenztheit, bindungsbezogene Autonomie, Ho\nung, Geschichtlichkeit…). Die Frage 
nach Gott als solche und die nach Konzepten, Gott zu denken (Trinität, …), sind darin 
zentral, die Möglichkeit von Nachfolge Jesu in der Welt höchst virulent. Die 
Sozialgestalt(en) und die Grunddienste von Kirche sowie des christlichen, konfessionell 
entfalteten Glaubens in historischer Kontextualität und die damit verbundenen 
ethischen Dimensionen sind selbstverständliche Aspekte. Ebenso gilt es im 
konfessionell-kooperativen Religionsunterricht den Dialog mit anderen Religionen oder 
Weltanschauungen zu berücksichtigen. Im LehrplanPLUS in Bayern treten zu den 
Gegenstandsbereichen, die die Grundlagen des gemeinsam Christlichen einbringen, mit 
„Religion in einer pluralen Welt“ (ER), „Religionen und Weltanschauungen“ und 
„Mensch und Welt“ (KR) Inhalte/Lerngegenstände hinzu, die Schülerinnen und Schüler 
in Kontakt mit nicht-christlichen Konzepten und den (ethischen) Verwirklichungsorten 
begründeter religiöser und ethischer Überzeugungen bringen. Am und im Leben zu 
lernen, identitätswirksam eine eigene Position und Orientierung in der Vielfalt zu finden, 
sich eigener Standpunkte zu vergewissern ist Prinzip religiöser Bildung. Religiöse Bildung 
hat darin auch Anteil an der Aufgabe der politischen, gesundheitlichen und kulturellen 
Bildung, einer Bildung zur Nachhaltigkeit (BNE), der Medienbildung und der 
Werteerziehung, insbesondere des Sozialen Lernens – den zentralen 
Querschnittsaufgaben der staatlichen Schule. Für die Sek I ist Berufsbildung eine 
Aufgabe, die auch im Religionsunterricht und damit im Kontext religiöser Bildung 
relevant ist.  
  
Die Vielfalt der (konfessionellen) Ausfaltungen dieser Wissensbestände wird in einer 
konfessionssensiblen Didaktik dann zum „Thema“, wenn sie für die Lern- und 
Bildungsprozesse der Schülerinnen und Schüler (z.B. im Blick auf Identität und 
Orientierung) relevant ist oder für das Verstehen lebensweltlich au\indbarer Artefakte - 
und damit für einen religiösen Weltzugang - notwendig wird, weil ein wesentlicher, sehr 
spezifischer Aspekt nur in einer bestimmten konfessionellen Ausprägung in dieser 
Weise wahrnehmbar und verstehbar wird.   
 
Die kulturellen Erscheinungsweisen des Christentums in Festen und Brauchtum, sowie 
in (pop-)kulturellen Phänomenen (Film, Literatur, Musik, Social Media, …) sind 
lebensweltliche - und höchst unterschiedliche - Ausgangspunkte. Ihre Bedeutung nimmt 
zu: An ihnen lassen sich jene Wissensbestände erschließen, die im Unterricht 
didaktisch wahrnehmbar und verstehbar gemacht werden sollen.  



 
 

11 

 
In konfessionssensibler, religionsdidaktischer Hinsicht markieren die lebens-
weltliche Relevanz und die antizipierte Relevanz für die Zukünfte der Schülerinnen und 
Schüler das zentrale Kriterium für die Auswahl der Inhalte, der „Lerngegenstände“, an 
denen gelernt werden kann. Was Schülerinnen und Schüler daran tatsächlich lernen 
(„Lernziel“), ist in konstruktivistischer Perspektive nicht garantierbar. Lehrplan und 
Lehrperson können jedoch „Lehrziele“ und einen intendierten Kompetenzaufbau 
anbieten, die von den Lernenden je individuell angenommen und weitergeführt werden.   
 
 
Auf Basis der Themenkonstruktion und der (theologischen) Lerngegenstandsklärung 
formuliert die Lehrkraft in der Sequenzplanung die Grundgedanken und 
„Stundenthemen“, die für die konkrete Unterrichtsvorbereitung Orientierung geben. 
 

Aber: wie geht das denn nun eigentlich praktisch? 
Für die Unterrichtsvorbereitung gilt es, die Perspektive zu wenden: Kinder und 
Jugendliche sind die Subjekte ihres Bildungsprozesses und des Lernens. Die 
Begegnung mit der Lebenswirklichkeit der Schülerinnen und Schüler ist der 
Ausgangspunkt der Unterrichtsvorbereitung. 
 
Ziel religiöser Bildung im Rahmen eines konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts 
ist die Entwicklung von Mündigkeit im Horizont konfessioneller Pluralität. 
 
Diesem Ziel ordnet sich die Unterrichtsvorbereitung unter. Die Lehrkraft plant weder 
„fertige“ Antworten auf Fragen, die sich in der Wirklichkeit der Schülerinnen und Schüler 
vielleicht gar nicht stellen, noch reduziert sie auf reine Informationsvermittlung. 
Vielmehr gestaltet sie Lernangebote, in denen Schüler: innen Impulse finden, um aus 
dem, was sie erleben, persönliche Konsequenzen zu ziehen und ihre Lebenserfahrungen 
zu deuten und zu verstehen.  
 
Kompetenzorientierter konfessionell-kooperativer Religionsunterricht bietet dabei nicht 
nur „Wissen“ an, sondern wird durch seine spezifische fachdidaktische und damit 
konfessionssensible Gestaltung selbst zum „Lerngegenstand“. Im Vollzug von Methoden 
sowie Sozial- und Kommunikationsformen entfaltet sich ein Bildungsprozess mit 
Eigenwert: Schülerinnen und Schüler üben die sensible Wahrnehmung von wichtigen 
(i.S. von wert-vollen) Fragen, reflektieren Vielfalt und Verschiedenheit möglicher 
Antwortversuche, entwickeln eigenständige Positionen, kommunizieren darüber - mit 
anderen und sich selbst - und erwerben Kritikfähigkeit, die bereit ist, das Eigene zu 
prüfen und ggf. zu verändern. So wächst auch die Fähigkeit und Bereitschaft im Horizont 
des Gemeinsamen verantwortlich zu handeln - und Gesellschaft zu gestalten.  Im 
gemeinsamen Fragen, Deuten und Kommunizieren wird konfessionsbewusste und 
konfessionssensible religiöse Bildung eingeübt.  
 
 
Heike Kellner-Rauch (hkellner-rauch@irl-bayern.de) für das IRL in Bayern (8. Dezember 
2025) 


